
124

Petrus A. Bayer

Tridentinum und frühneuzeitlicher 
Katholizismus
Nicht so uniform wie gemeinhin angenommen

◆  Wie diff erent und regional verschieden Kirche bis zu 200 Jahre nach 

dem Ende des Konzils von Trient noch gelebt wurde, zeigt der Blick in die 

konkrete Praxis. Das große Beharrungsvermögen der Gemeinden vor Ort 

sowie fehlende Instrumentarien zur Umsetzung der Beschlüsse machten 

eine schnelle Vereinheitlichung genauso unmöglich wie sie teils gar nicht 

angezielt war. Dass wir heute ein anderes Bild im Kopf haben, geht auf das 

späte 19. Jahrhundert zurück, als Katholikinnen und Katholiken unter dem 

Eindruck der damals aktuellen gesellschaft lichen Herausforderungen eine 

tridentinische Einheitskirche mit einem homogenen Katholizismus erschu-

fen, die an der historischen Realität des 16. bis 18. Jahrhunderts jedoch 

vorbei geht. (Redaktion)

1 Vgl. Hubert Wolf, Trient und „tridentinisch“ im Katholizismus des 19. Jahrhunderts, in: Peter 
Walter / Günther Wassilowsky (Hg.), Das Konzil von Trient und die katholische Konfessions-
kultur (1563 – 2013). Wissenschaft liches Symposium aus Anlass des 450. Jahrestages des Ab-
schlusses des Konzils von Trient, Freiburg i. Br. 18. – 21. September 2013, Münster 2016, 67−  82, 
hier: 67−  69.

2 Vgl. Günther Wassilowsky, Trient, in: Christoph Markschies / Hubert Wolf (Hg.), Erinnerungs-
orte des Christentums, München 2010, 395−412, hier: 408−411; Wolfgang Reinhard, Das Konzil 
von Trient und die Modernisierung der Kirche. Einführung, in: Paolo Prodi / Wolfgang Reinhard 
(Hg.), Das Konzil von Trient und die Moderne, Berlin 2001, 23−42, hier: 40 f.; Hubert Wolf, 
Trient und „tridentinisch“ (s. Anm. 1), 80.

Die posttridentinische Kirche scheint auf 

den ersten Blick nur schwer mit dem Be-

griff „Kirche plural“ vereinbar zu sein. Viel-

mehr haben nicht wenige Zeitgenossen die 

Vorstellung, dass der tridentinisch gepräg-

te Katholizismus durch Uniformität und 

Homogenität gekennzeichnet war und da-

mit wenig Raum bestand, plurale Formen 

gemeindlichen Glaubens zu entwickeln. Es 

handelt sich allerdings hierbei um eine An-

sicht, die erst in den ultramontanen Krei-

sen des 19. Jahrhunderts entstand, als man 

meinte, den Katholizismus gegen die soge-

nannten modernistischen Strömungen ver-

teidigen zu müssen und zu diesem Zweck 

eine – freilich tatsächlich nie vorhanden ge-

wesene – Geschlossenheit des katholischen 

Systems behauptete. Nicht nur in traditio-

nalistischen Kreisen wird dieses Trientbild, 

das mit seiner Abgrenzung zum Protestan-

tismus einen Einheitskatholizismus geschaf-

fen habe, bis heute gepflegt.1 Doch tatsäch-

lich handelt es sich bei diesem Geschichts-

bild um einen Mythos, der erst in den Jahr-

zehnten nach der französischen Revoluti-

on entstand, in gewisser Hinsicht allerdings 

eine größere Wirksamkeit entfaltete als das 

Konzil selbst.2

ThPQ 169 (2021), 124  –131



125

Die Bedeutung, die man im 19. Jahr-

hundert dem Tridentinum für das Selbst-

verständnis der katholischen Konfessions-

kirche zumaß, zeigt sich vor allem in den 

aufkommenden Jubiläumsfeiern. Die Be-

gehung einer solchen ist erstmals für das 

Jahre 1845 dokumentiert.3 Bei Jubiläums-

feiern geht es ja nicht um einen bloßen 

Blick auf ein historisches abgeschlossenes 

Ereignis, sondern vielmehr um die dank-

bare Feier eines seit einem bestimmten 

Zeitraum bis in die Gegenwart reichenden 

Zustands. Jubiläen betrachten den Anfang 

von etwas Bestehendem und nicht von et-

was Vergangenem.4 Wenn man daher im 

19. Jahrhundert Trientjubiläen zu feiern 

begann, so zeigt dies, dass man sich jetzt 

als tridentinische Kirche verstand. Bis da-

hin hatte es derartige Feiern nicht gegeben.

Die Jubiläumsfeierlichkeiten zum Tri-

dentinum sollten nun durchaus eine ähn-

liche Funktion erfüllen, wie es die bereits 

seit 1617 alle Centennien wiederkehrenden 

Reformationsjubiläen für die evangelische 

Konfession taten. Die Trientjubiläen des 19. 

Jahrhunderts sind ebenso als Selbstverge-

wisserung eines identitätsstiftenden Ereig-

nisses zu verstehen und als katholische Ant-

wort auf die protestantische Jubiläumskul-

tur. Katholisch zu sein heißt nun auch tri-

dentinisch zu sein, selbst wenn man dafür 

nicht das historische Konzilsereignis und 

3 Vgl. Peter Walter, Die Jubiläen des Konzils von Trient 1845 − 2013, Münster 2016, 3 −24.
4 Deutlich wird dieser Jubiläumsbegriff  vor allem bei den klösterlichen Professjubiläen. Als zeitli-

cher Bezugspunkt dient im Regelfall nicht die Ablegung der ewigen/feierlichen Profess, also die 
volle Eingliederung in eine Kommunität, sondern das zeitliche/einfache Professversprechen, die 
Erstprofess. Es geht daher bei Jubelfeierlichkeiten nicht um den Rückblick auf ein bestimmtes 
Ereignis, sondern um die Feier der für einen längeren Zeitraum bestehenden Lebensform, zu 
der auch die Jahre der zeitlichen Profess zu zählen sind. Gleiches gilt selbstverständlich auch für 
alle anderen Jubiläen, wie Ehe- und Priesterjubiläen, und auch für Jubiläen von Institutionen. 
Die Feier eines Jubiläums einer nicht mehr existierenden Institution oder eines abgeschlossenen 
historischen Ereignisses, scheint daher wenig Sinn zu machen. Hier würde sich eher der Begriff  
Gedenken anbieten.

5 Vgl. Dorothea Wendebourg, Die Ekklesiologie des Konzils von Trient, in: Wolfgang Reinhard / 
Heinz Schilling, Die katholische Konfessionalisierung. Wissenschaft liches Symposion der Ge-

auch nicht in erster Linie die Konzilstexte, 

sondern eine Imagination des drei Jahrhun-

derte zurückliegenden Konzils heranzog, in 

der Pluralität keinen Platz mehr hatte. Bevor 

wir uns der Frage zuwenden, wie weit das 

Tridentinum Uniformität oder Pluralität im 

Katholizismus der Frühen Neuzeit bewirkte, 

ist zunächst ein Blick auf das Konzil selbst 

zu werfen, und zwar auf dessen Ekklesiolo-

gie und auf die Reformschwerpunkte.

1 Kirchesein im Selbstverständnis 
der Konzilsväter

Will man von einer tridentinischen Ekkle-

siologie sprechen, stößt man allerdings auf 

ein Paradoxon: Das Konzil, das seinen Ur-

sprung in der Auseinandersetzung mit der 

Reformation hatte, durch die wesentliche 

ekklesiologische Fragen aufgeworfen wor-

den waren, verabschiedete gar kein Doku-

ment zur Ekklesiologie. Sie wurde nicht 

einmal in die Agenda der zu behandelnden 

Themen aufgenommen, obwohl sie eigent-

lich ein heißes Eisen war. Der Grund dafür 

lag darin, dass man angesichts der Ausei-

nandersetzungen mit den Reformatoren 

ein erneutes Aufflammen des seit den spät-

mittelalterlichen Konzilien ständig schwe-

lenden Konflikts zwischen Konziliarismus 

und Papalismus vermeiden wollte.5 Wenn 

Bayer / Tridentinum und frühneuzeitlicher Katholizismus



126

daher das Konzil alle ekklesiologischen 

Untiefen zu umschiffen suchte und kei-

ne Lehraussagen über die Kirche machte, 

bedeutet dies aber nicht, dass es keine tri-

dentinische Ekklesiologie gab. Sie lässt sich 

zwar nicht direkt aus den Dokumenten, 

sehr wohl aber indirekt aus dem Konzilser-

eignis selbst und aus den Debatten heraus-

filtern.6

Dabei ist erstaunlich, dass das Papst-

tum zwar aus dem Tridentinum gestärkt 

hervorging und auch in den Bistümern 

die bischöfliche Zentralgewalt eine Stär-

kung erfuhr, dass wir aber weit von ei-

nem Durchbruch des Papalismus, wie er 

sich bis zum I. Vaticanum vollzog, ent-

fernt sind. Die Konzilsväter zeigten im Ge-

genteil ein hohes Selbstbewusstsein, setz-

ten sich über das päpstliche Verbot, neben 

den Lehrdekreten auch zugleich Reform-

dekrete zu verabschieden, hinweg und bra-

chen im Zusammenhang mit dem Resi-

denzproblem schließlich doch noch einen 

schwerwiegenden ekklesiologischen Streit 

vom Zaun: Nämlich die Frage, ob allein 

die Päpste von Christus eingesetzt sind, 

der die Hirtengewalt den Bischöfen über-

trägt, oder ob auch die Bischöfe direkt von 

Christus als Hirten bestellt werden. Eine 

letzte Entscheidung in diesem Konflikt, an 

sellschaft  zur Herausgabe des Corpus Catholicorum und des Vereins für Reformationsgeschich-
te, Münster 1995, 70−87, hier: 70 f.

6 Vgl. ebd., 71−  86.
7 Zur Konzilskongregation vgl. Günther Wassilowsky, Posttridentinische Reform und päpstliche 

Zentralisierung. Zur Rolle der Konzilskongregation, in: Andreas Merkt / Günther Wassilowsky / 
Gregor Wurst (Hg.), Reform in der Kirche. Historische Perspektiven, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 
2014, 138  −157.

8 Vgl. Christian Wiesner, „Weide seine Lämmer“. Zur Umsetzung und Verortung der Residenz-
pfl icht zwischen Mikropolitik und Seelenheil an der posttridentinischen Kurie, in: Peter Walter / 
Günther Wassilowsky (Hg.), Das Konzil von Trient und die katholische Konfessionskultur (s. 
Anm. 1), 221− 254, hier: 237 f.

9 Beispielsweise wandte sich Bischof Leopold von Passau (1625  –  1662) im Streit mit den obder-
ennsischen Prälaten um Jurisdiktionsrechte und Exemtionsprivilegien an die Konzilskongrega-
tion, die dem Bischof recht gab. Vgl. dazu Petrus A. Bayer, Konfessionalisierung im klösterli-
chen Umfeld. Die Entwicklung frühneuzeitlicher Religiosität in den Pfarren des Stift es Schlägl 
(1589  –1665), Münster 2016, 73 − 80.

dem das Konzil in der dritten Sitzungspe-

riode beinahe gescheitert wäre, blieb aber 

aus.

Es zeigen sich also in der katholischen 

Kirche nach dem Tridentinum durchaus 

noch Möglichkeiten einer Pluralität zulas-

senden Ekklesiologie. Auch der Umstand, 

dass sich das posttridentinische Papsttum 

durch die Schaffung einer eigenen Kongre-

gation die Interpretationshoheit über das 

Konzil sicherte und die Durchführung der 

Reformen in die Hand nahm,7 wirkte sich 

jedenfalls in den ersten Jahrzehnten nach 

dem Tridentinum auf die Position der Bi-

schöfe noch kaum nachteilig aus. Denn der 

Wirkradius der Konzilskongregation blieb 

vorerst relativ klein und beschränkte sich 

hauptsächlich auf Italien.8 Möglicherweise 

litt aber das episkopale Selbstbewusstsein 

der Bischöfe langfristig nicht nur an der 

fortschreitenden päpstlichen Zentralisie-

rung, sondern auch darunter, dass Bischö-

fe sich mitunter in innerdiözesanen Streit-

fragen an die Kurie wandten, um sich von 

ihr den Rücken stärken zu lassen.9 Denn 

damit gaben sie – wohl unbewusst – zu-

mindest stückweise die Entscheidungsge-

walt aus ihrer Hand und wurden mehr und 

mehr zu Vollzugsorganen der römischen 

Kongregationen.

Bayer / Tridentinum und frühneuzeitlicher Katholizismus



127Bayer / Tridentinum und frühneuzeitlicher Katholizismus

2 Fehlende Bischöfe, fehlende 
Ausbildung, fehlende Kontrolle

Der Kirchenreform hatte sich vor allem die 

dritte und letzte Sitzungsperiode des Trien-

ter Konzils verschrieben. Nachdem in den 

vorangegangenen Sessionen viele Reform-

vorschläge gescheitert und − wenn über-

haupt − dann nur sehr halbherzige Reform-

beschlüsse gefasst worden waren, kam es 

1563 zur Wende.10 Nach heftigen Debat-

ten, die beinahe zum Abbruch des Konzils 

geführt hatten, einigte man sich schließlich 

auf eine deutliche Verschärfung des bereits 

früher beschlossenen Dekrets zur Residenz-

pflicht des Klerus, vor allem der Bischö-

fe. Dieses Dokument ist als Kernpunkt der 

tridentinischen Reform zu betrachten. Ihm 

folgten weitere weitreichende Bestimmun-

gen zur Klerusreform, zur Reform der Or-

densinstitute, zum Umgang mit Pfründen 

und Benefizien und zum Patronatsrecht.

Nur wenige kirchenrechtliche Vor-

schriften wurden so häufig umgangen oder 

gar missachtet, wie die Verpflichtung zur 

Residenz der Bischöfe und der Inhaber von 

Seelsorgebenefizien.11 Obgleich Konzilien, 

Synoden und auch das Papsttum nicht 

müde wurden, die Residenzpflicht einzu-

fordern und einzumahnen, so war der re-

sidierende Bischof im frühen 16. Jahrhun-

dert dennoch eher die Ausnahme als die 

Regel. Es war unter den Konzilsvätern un-

bestritten, dass die Residenz der Bischöfe 

und der übrigen Inhaber von Seelsorgestel-

len unumgänglich war, um eine Kirchen-

reform durchführen zu können, die ihrem 

Namen gerecht werden konnte.

Die große Streitfrage war allerdings, 

ob die Residenzpflicht Teil des ius divinum 

10 Vgl. Hubert Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. 4/2, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 1975, 
50 −79.

11 Zum Folgenden vgl. Christian Wiesner, „Weide seine Lämmer“ (s. Anm. 8), 225 −230.
12 Giuseppe Alberigo u.127a. (Hg.), Conciliorum oecumenicorum decreta, Bologna, 31973, 744.

sei, was eine Weiterführung der bisheri-

gen recht großzügig gehandhabten Dis-

penspraxis verunmöglicht und – wie be-

reits bemerkt – erhebliche Auswirkun-

gen auf das Verhältnis zwischen päpstli-

cher und bischöflicher Gewalt gehabt hät-

te. Kurze Zeit sah es so aus, als würde das 

Konzil an dieser zentralen Frage schei-

tern, doch fand man schlussendlich einen 

Kompromiss. Die Residenzpflicht wurde 

von den Konzilsvätern zwar nicht als gött-

liches Recht definiert, sehr wohl aber die 

Hirtensorge als göttliche Weisung erklärt, 

deren Erfüllung zur Voraussetzung habe, 

dass die Hirten auch über ihre Herde wa-

chen und sie nicht nach Art der Tagelöh-

ner verlassen.12

Mit der Fassung dieses Dekrets blieb 

es dem Papst zwar weiterhin möglich, Dis-

pensen zu erteilen, was im Falle einer Er-

klärung zum ius divinum ja ausgeschlossen 

gewesen wäre; allerdings genoss die Resi-

denzpflicht fortan eine ungleich höhere 

Verbindlichkeit, als wenn man sie bloß zu 

einem Kirchengesetz erklärt hätte. Nur ein 

residierender Bischof entsprach nun dem 

Bild Christi, des obersten Hirten seiner 

Herde. Wollten die nachtridentinischen 

Bischöfe dieses Ideal verkörpern und sich 

als tridentinische Reformbischöfe profilie-

ren, mussten sie auch in ihren Bistümern 

residieren.

Die Praxis zeigt freilich ein ande-

res Bild. Denn die Päpste hatten im Reich 

kaum Möglichkeiten, auf die Einsetzung 

von Bischöfen Einfluss zu nehmen. Die 

Wahl der Bischöfe war Sache der Domka-

pitel, und diese waren meist in der Hand 

der Fürstenhäuser und verfolgten daher in 

erster Linie dynastische Interessen. Auch 



128

wenn die Domkapitulare und die von ih-

nen gewählten Bischöfe nicht grundsätz-

lich gegen die Kirchenreform eingestellt 

waren, so war diese doch ein sekundäres 

Anliegen.

Wenn wir beispielsweise die vier Bi-

schöfe Passaus im ersten Jahrhundert nach 

dem Trienter Konzil betrachten, so ist fest-

zustellen, dass nur ein einziger von ih-

nen die Bezeichnung „tridentinischer Re-

formbischof “ verdient, nämlich Urban von 

Trenbach (1561–1598). Sein (allerdings ge-

scheiterter) Versuch zur Errichtung eines 

Priesterseminars, die Reform der Seelsorge 

und der Ausbau der bischöflichen Zentral-

gewalt sind von den Trienter Reformde-

kreten motiviert. Ihm folgten jedoch nach-

einander drei habsburgische Prinzen, die 

das tridentinische Bischofsideal in beinahe 

jeder Hinsicht konterkarierten.13 Alle drei 

Habsburger waren bei ihrem Amtsantritt 

minderjährig. Sie empfingen weder die hö-

heren Weihen, noch residierten sie im Re-

gelfall an ihrem Bischofssitz. Zudem hatten 

sie auch noch mehrere andere Bischofs-

stühle inne, die ihnen hohe Pfründen ein-

brachten. Ähnlich verfuhren die mit den 

Habsburgern konkurrierenden Wittels-

bacher, die ebenfalls versuchten, sich Bi-

schofssitze für ihre nachgeborenen Söhne 

zu sichern, wie etwa die Bistümer Freising, 

Hildesheim, Lüttich und Köln, die bis zur 

Mitte des 18. Jahrhunderts überwiegend in 

wittelsbachischer Hand waren.14

13 Zu Urban von Trenbach und seinen Nachfolgern vgl. Josef Oswald, Die tridentinische Reform 
in Altbaiern (Salzburg, Freising, Regensburg, Passau), in: Georg Schreiber (Hg.), Das Weltkon-
zil von Trient. Sein Werden und Wirken, Bd. 2, Freiburg i. Br.–Basel–Wien, 1951, 1– 37, hier: 
29–35.

14 Vgl. Walter Ziegler, Bayern, in: Anton Schindling / Walter Ziegler (Hg.), Die Territorien des 
Reichs im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500 – 
1650, Bd. 1 (Der Südosten), Münster 1989, 56  –70, hier: 65 f.

15 Zu den Seminargründungen in Europa und deren Scheitern vgl. zusammenfassend Peter 
Hersche, Muße und Verschwendung. Europäische Gesellschaft  und Kultur im Barockzeitalter, 
Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2006, 177–185.

16 Vgl. Josef Oswald, Die tridentinische Reform in Altbaiern (s. Anm. 13), 34 f.

Bis auf wenige Ausnahmen kümmer-

ten sich die Fürstbischöfe persönlich we-

nig um das tridentinische Bischofsideal 

und überließen die Reform der Seelsorge 

bestenfalls den Weihbischöfen und Gene-

ralvikaren.

Auch in einem anderen entscheiden-

den Punkt stieß das Tridentinum an seine 

Grenzen: Nämlich diözesane Ausbildungs-

stätten zu errichten, welche die Heranzie-

hung eines tridentinisch geschulten Klerus 

sicherstellen sollten. Dies gelang nur äu-

ßerst schleppend. In Wien dauerte es bei-

spielsweise beinahe 200 Jahre, bis es zur 

Gründung eines Priesterseminars kam, in 

einigen anderen Bistümern des Reichs so-

gar noch länger.15 Das Bistum Passau kam 

zwar bereits 1638 zu einem Priestersemi-

nar, allerdings musste es vorerst aus der Ta-

sche des Fürstbischofs finanziert werden, 

da sich sowohl das Domkapitel als auch die 

Klöster, die ohnehin eigene Ausbildungs-

stätten zu erhalten hatten, gegen Seminar-

beiträge stemmten. Erst 1694 konnte die 

Finanzierung des Seminars geklärt wer-

den.16

Schließlich stießen die Bischöfe auch 

bei den Pfarrvisitationen, wie sie vom Tri-

dentinum vorgesehen waren, auf Wider-

stände. Der Streit um das Visitationsrecht 

in den Pfarren, die im 17. Jahrhundert be-

reits vielfach von Ordenspriestern betreut 

wurden, veranlasste die oberösterreichi-

schen Prälaten noch 1660 zu heftigem Pro-

Bayer / Tridentinum und frühneuzeitlicher Katholizismus



129Bayer / Tridentinum und frühneuzeitlicher Katholizismus

test, wobei sie sogar die Verbindlichkeit 

der Trienter Reformdekrete für das Land 

ob der Enns aufgrund der fehlenden Pro-

mulgation bestritten.17 Freilich ging es ih-

nen dabei nicht darum, das Trienter Re-

formprojekt zu hintertreiben, sehr wohl 

aber ihre Exemtionsprivilegien zu verteidi-

gen, die sie durch die Stärkung der bischöf-

lichen Jurisdiktionsgewalt gefährdet sahen.

3 Plurale Frömmigkeit vor Ort

Das Tridentinum selbst lässt sich nicht 

als eine reine Erfolgsgeschichte schreiben. 

Viele der Reformen blieben stecken und 

kamen – wenn überhaupt – erst mit gro-

ßer Verspätung. Für einige vom Konzil an-

gestoßene Reformvorhaben, wie beispiels-

weise die Errichtung neuer Pfarren, um 

der demographischen Entwicklung Rech-

nung zu tragen, brauchte es paradoxerwei-

se den staatlichen Arm. Dass die Refor-

men über weite Strecken hinter dem Kon-

zil zurückblieben, hatte eine unfreiwillige 

Pluralität im posttridentinischen Katholi-

zismus zur Folge. Die praktisch nicht vor-

handene diözesan organisierte Klerusaus-

bildung wurde vielfach von den Ordens-

leuten übernommen, vor allem von den Je-

suiten.18 Aber auch die Alten Orden grün-

deten Kollegien und Lehranstalten19 und 

prägten so weit über ihre Ordensfamili-

en hinaus den posttridentinischen Klerus. 

Dass sich die Bischöfe vielfach weiterhin 

vor allem als Fürsten und weniger als Hir-

17 Vgl. Petrus Bayer, Konfessionalisierung im klösterlichen Umfeld (s. Anm. 9), 73 – 80.
18 Vgl. Harald Dickerhof, Die katholische Gelehrtenschule des konfessionellen Zeitalters im Hei-

ligen Römischen Reich, in: Wolfgang Reinhard / Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfes-
sionalisierung (s. Anm. 5), 348 –370, hier: 356 –364.

19 Für den Prämonstratenserorden vgl. Ulrich G. Leinsle, Studium im Kloster. Das philosophisch-
theologische Hausstudium des Stift es Schlägl 1633  – 1783, Averbode 2000, 14 –20; ders., Die Prä-
monstratenser, Stuttgart 2020, 127 f.

ten und Seelsorger betrachteten, schwäch-

te zwar deren Stellung in ihren Diözesen, 

ermöglichte aber den Orden sich stärker in 

die Reform einzubringen, mit allen Kon-

flikten, die sich daraus ergeben mussten.

In der posttridentinischen Liturgie 

hingegen ist – zumindest auf den ersten 

Blick – Pluralität kaum erkennbar. Unmit-

telbar nach dem Konzil machte man sich 

an die Herausgabe der liturgischen Bücher. 

Zunächst erschien das Breviarium Roman-

um (1568), gefolgt vom Missale Roman-

um (1570), denen weitere Bücher folg-

ten, wie beispielsweise das Rituale Roman-

um (1614). Die erneuerten Bücher fan-

den rasch weite Verbreitung und wurden 

von vielen Bistümern oftmals aus pragma-

tischen Gründen übernommen. Denn die 

römische Liturgie war nach Trient keines-

wegs allgemein verbindlich, vor allem die 

Verwendung des Rituale Romanum war 

lediglich empfohlen. Auch bei der Reform 

des Breviergebets und der Messliturgie 

nahm man durchaus Rücksicht auf ältere 

Eigentraditionen der Orden und Kirchen-

provinzen, deren Weiterbestand die Päps-

te ausdrücklich billigten. Weder das Konzil 

noch das frühneuzeitliche Papsttum hatten 

eine völlige Vereinheitlichung der katholi-

schen Liturgie im Sinn. Allerdings gaben 

nicht wenige Diözesen ihre Eigenliturgie 

zugunsten der römischen Liturgie freiwil-

lig auf. Es war einfacher und weniger kost-

spielig, die von Rom zur Verfügung gestell-

ten Bücher zu übernehmen, als die eigenen 

liturgischen Traditionen einer Reform zu 



130

unterziehen.20 Den Ordensliturgien hinge-

gen kam wohl die enge Vernetzung der Or-

denshäuser zugute, wodurch die Beibehal-

tung der Eigentraditionen gefördert wur-

de.

Wenn wir Pluralitäten in der posttri-

dentinischen Liturgie suchen und uns da-

bei nicht auf die Hochliturgien beschrän-

ken, sondern die gesamten Erscheinungs-

formen frühneuzeitlicher Frömmigkeit in 

den Blick nehmen, finden wir eine aus-

gesprochene Buntheit katholischen Le-

bens vor, welche die ganze Breite der Ge-

20 Zur Rezeption der römischen Liturgie nach dem Tridentinum vgl. Winfried Haunerland, Das 
Konzil von Trient und die nachtridentinische Liturgiereform, in: Jürgen Bärsch / Benedikt Kra-
nemann (Hg.), Geschichte der Liturgie des Westens. Rituelle Entwicklungen, theologische Kon-
zepte und kulturelle Kontexte, Bd. 1, Münster 2018, 481–  513, hier: 498 –501.

21 Vgl. Klaus Ganzer, Das Konzil von Trient und die Volksfrömmigkeit, in: Hansgeorg Molitor / 
Heribert Smolinsky (Hg.), Volksfrömmigkeit in der Frühen Neuzeit, Münster 1994, 17– 26.

22 Vgl. Wolfgang Reinhard, Das Konzil von Trient und die Modernisierung der Kirche, in: Paolo 
Prodi / Wolfgang Reinhard (Hg.), Das Konzil von Trient und die Moderne. Einführung, Berlin 
2001, 23 –  42, hier: 40.

23 Vgl. Günther Wassilowsky, Posttridentinische Reform und päpstliche Zentralisierung (s. Anm. 7), 
145 f.

sellschaft umfasste: vom Fürsten bis zum 

Dienstboten und vom Domkapitular bis 

zum Landpfarrer. Das Konzil hat zu diesen 

Frömmigkeitsformen kaum Reglementie-

rungen getroffen, allerdings mühte man 

sich, grobe Missbräuche und abergläubi-

sche Praktiken, wie sie von den Reforma-

toren aufgezeigt wurden, abzustellen. Es 

war freilich nicht allein das Konzil, dem 

das Aufblühen von Eucharistie- und Ma-

rienverehrung, Wallfahrten und Bruder-

schaften zu verdanken war, sondern einer 

im frühneuzeitlichen Katholizismus wach-

senden Mentalität, die sämtliche Schichten 

der Bevölkerung ergriff.21 Gerade im Be-

reich der sogenannten Volksfrömmigkeit 

zeigt sich die Pluralität posttridentinischer 

Reformbewegungen.

Die Ansicht, dass die Reform der Kir-

che weder Werk des Konzils noch des 

Papsttums gewesen, sondern von Reform-

zellen vor Ort ausgegangen sei, wie sie 

etwa der Neuzeithistoriker Wolfgang Rein-

hard vertreten hat, scheint aber doch et-

was zu pessimistisch zu sein.22 Es ist näm-

lich nicht zu leugnen, dass das Konzil sehr 

wohl für die Kirchenreform unverzichtbar 

war, kanalisierte es doch die Leitidee, näm-

lich das biblische Hirtenideal. Auch der 

Umstand, dass sich das posttridentinische 

Papsttum die Konzilsideen aneignete23, 

war entscheidend für die Reform. Ohne 

Konzil und Papsttum wären die Reform-

schritte mit Sicherheit im Sand verlaufen. 

Bayer / Tridentinum und frühneuzeitlicher Katholizismus

Weiterführende Literatur:

Peter Walter / Günther Wassilowsky (Hgg.), 

Das Konzil von Trient und die katholische 

Konfessionskultur (1563 – 2013), Münster 

2016. Die Beiträge in diesem Sammelband, 

der in der Folge eines 2013 in Freiburg i. Br. 

stattgefundenen Symposiums entstand, 

zeigen die Vielschichtigkeit des Konzils-

ereignisses, der Konzilsrezeption und was 

das 19. Jahrhundert aus dem Reformkon-

zil gemacht hat.

Peter Walter, Die Jubiläen des Konzils von 

Trient 1845 – 2013, Münster 2016. Der 

Band bietet einen genauen Überblick über 

die fassbaren Konzilsjubiläen seit 1845 und 

setzt das Tridentinum in den Kontext der 

Kirchengeschichte vom Ultramontanis-

mus bis zur ökumenischen Bewegung.



131Bayer / Tridentinum und frühneuzeitlicher Katholizismus

Umgekehrt brauchte es aber auch die re-

gionalen Reforminitiativen, reformwillige 

Bischöfe, Prälaten und Seelsorger, um die 

Reformdekrete nicht in den Papierkorb der 

Kirchengeschichte wandern zu lassen.

Die posttridentinische Kirche ist also 

in einer sehr differenzierten Weise zu be-

trachten. Von einer katholischen Kirche, 

die unbeirrt und geschlossen die Trienter 

Beschlüsse als einen abzuarbeitenden Re-

formkatalog umsetzte, kann keine Rede 

sein. Allein schon die Anerkennung der 

Trienter Reformdekrete als verbindliche 

Normen war ein langwieriger Prozess, der 

sich in den katholischen Territorien des 

Reichs über viele Jahrzehnte dahinzog. Ei-

nig war man sich im Wesentlichen nur in 

einer Frage – nämlich, dass die katholi-

sche Kirche grundlegend reformbedürftig 

24 Der frühere Text des Liedes „Ein Haus voll Glorie schauet“ ist z. B. zu fi nden in: Vater unser. 
Gebet- und Gesangbuch der Diözese Linz, Linz 1939, 531 f.

sei. Wenn man Bestrebungen zur Unifor-

mität im posttridentinischen Katholizis-

mus sucht, darf man weder die staatskirch-

lichen Reglementierungen des ausgehen-

den 18. Jahrhunderts außer Acht lassen, 

die vielerorts einen Kahlschlag barocker 

Pluralität mit sich brachten, noch die ul-

tramontanistischen Versuche des 19. Jahr-

hunderts, die katholische Kirche zu einem 

„Haus voll Glorie“ zu erklären, das be-

kränzt und wehrhaft die wütenden Stürme 

der modernen Welt abzuwehren habe.24

Der Autor: Petrus A. Bayer, Dr. theol., geb. 

1974, ist seit 1993 Prämonstratenser des 

Stiftes Schlägl und dort derzeit Prior, Archi-

var und Bibliothekar und betreut als Pfarr-

provisor die Pfarre Klaffer am Hochficht, 

OÖ; GND 1015329292.


