124

ThPQ 169 (2021), 124131

Petrus A. Bayer

Tridentinum und frihneuzeitlicher

Katholizismus

Nicht so uniform wie gemeinhin angenommen

¢ Wie different und regional verschieden Kirche bis zu 200 Jahre nach
dem Ende des Konzils von Trient noch gelebt wurde, zeigt der Blick in die
konkrete Praxis. Das grof3e Beharrungsvermégen der Gemeinden vor Ort
sowie fehlende Instrumentarien zur Umsetzung der Beschliisse machten
eine schnelle Vereinheitlichung genauso unmdéglich wie sie teils gar nicht
angezielt war. Dass wir heute ein anderes Bild im Kopf haben, geht auf das
spite 19. Jahrhundert zuriick, als Katholikinnen und Katholiken unter dem
Eindruck der damals aktuellen gesellschaftlichen Herausforderungen eine
tridentinische Einheitskirche mit einem homogenen Katholizismus erschu-
fen, die an der historischen Realitdt des 16. bis 18. Jahrhunderts jedoch

vorbei geht. (Redaktion)

Die posttridentinische Kirche scheint auf
den ersten Blick nur schwer mit dem Be-
griff , Kirche plural® vereinbar zu sein. Viel-
mehr haben nicht wenige Zeitgenossen die
Vorstellung, dass der tridentinisch geprag-
te Katholizismus durch Uniformitit und
Homogenitit gekennzeichnet war und da-
mit wenig Raum bestand, plurale Formen
gemeindlichen Glaubens zu entwickeln. Es
handelt sich allerdings hierbei um eine An-
sicht, die erst in den ultramontanen Krei-
sen des 19. Jahrhunderts entstand, als man
meinte, den Katholizismus gegen die soge-
nannten modernistischen Stromungen ver-

teidigen zu miissen und zu diesem Zweck
eine - freilich tatsdchlich nie vorhanden ge-
wesene — Geschlossenheit des katholischen
Systems behauptete. Nicht nur in traditio-
nalistischen Kreisen wird dieses Trientbild,
das mit seiner Abgrenzung zum Protestan-
tismus einen Einheitskatholizismus geschaf-
fen habe, bis heute gepflegt.! Doch tatsach-
lich handelt es sich bei diesem Geschichts-
bild um einen Mythos, der erst in den Jahr-
zehnten nach der franzdsischen Revoluti-
on entstand, in gewisser Hinsicht allerdings
eine grofiere Wirksambkeit entfaltete als das
Konzil selbst.?

1 Vgl. Hubert Wolf, Trient und ,tridentinisch® im Katholizismus des 19. Jahrhunderts, in: Peter
Walter | Giinther Wassilowsky (Hg.), Das Konzil von Trient und die katholische Konfessions-
kultur (1563 - 2013). Wissenschaftliches Symposium aus Anlass des 450. Jahrestages des Ab-
schlusses des Konzils von Trient, Freiburg i. Br. 18. - 21. September 2013, Miinster 2016, 67—82,

hier: 67-69.

2 Vgl. Giinther Wassilowsky, Trient, in: Christoph Markschies/ Hubert Wolf (Hg.), Erinnerungs-
orte des Christentums, Miinchen 2010, 395-412, hier: 408—411; Wolfgang Reinhard, Das Konzil
von Trient und die Modernisierung der Kirche. Einfithrung, in: Paolo Prodi/ Wolfgang Reinhard
(Hg.), Das Konzil von Trient und die Moderne, Berlin 2001, 23—42, hier: 40f.; Hubert Wolf,

Trient und ,tridentinisch (s. Anm. 1), 80.



Bayer / Tridentinum und frithneuzeitlicher Katholizismus 125

Die Bedeutung, die man im 19. Jahr-
hundert dem Tridentinum fiir das Selbst-
verstandnis der katholischen Konfessions-
kirche zumaf3, zeigt sich vor allem in den
aufkommenden Jubilaumsfeiern. Die Be-
gehung einer solchen ist erstmals fiir das
Jahre 1845 dokumentiert.’ Bei Jubildums-
feiern geht es ja nicht um einen bloflen
Blick auf ein historisches abgeschlossenes
Ereignis, sondern vielmehr um die dank-
bare Feier eines seit einem bestimmten
Zeitraum bis in die Gegenwart reichenden
Zustands. Jubilden betrachten den Anfang
von etwas Bestehendem und nicht von et-
was Vergangenem.! Wenn man daher im
19. Jahrhundert Trientjubilden zu feiern
begann, so zeigt dies, dass man sich jetzt
als tridentinische Kirche verstand. Bis da-
hin hatte es derartige Feiern nicht gegeben.

Die Jubilaumsfeierlichkeiten zum Tri-
dentinum sollten nun durchaus eine dhn-
liche Funktion erfiillen, wie es die bereits
seit 1617 alle Centennien wiederkehrenden
Reformationsjubilden fiir die evangelische
Konfession taten. Die Trientjubilden des 19.
Jahrhunderts sind ebenso als Selbstverge-
wisserung eines identititsstiftenden Ereig-
nisses zu verstehen und als katholische Ant-
wort auf die protestantische Jubildaumskul-
tur. Katholisch zu sein heifSt nun auch tri-
dentinisch zu sein, selbst wenn man dafiir
nicht das historische Konzilsereignis und

auch nicht in erster Linie die Konzilstexte,
sondern eine Imagination des drei Jahrhun-
derte zuriickliegenden Konzils heranzog, in
der Pluralitat keinen Platz mehr hatte. Bevor
wir uns der Frage zuwenden, wie weit das
Tridentinum Uniformitat oder Pluralitit im
Katholizismus der Frithen Neuzeit bewirkte,
ist zunachst ein Blick auf das Konzil selbst
zu werfen, und zwar auf dessen Ekklesiolo-
gie und auf die Reformschwerpunkte.

1 Kirchesein im Selbstverstandnis
der Konzilsvater

Will man von einer tridentinischen Ekkle-
siologie sprechen, stof3t man allerdings auf
ein Paradoxon: Das Konzil, das seinen Ur-
sprung in der Auseinandersetzung mit der
Reformation hatte, durch die wesentliche
ekklesiologische Fragen aufgeworfen wor-
den waren, verabschiedete gar kein Doku-
ment zur Ekklesiologie. Sie wurde nicht
einmal in die Agenda der zu behandelnden
Themen aufgenommen, obwohl sie eigent-
lich ein heifles Eisen war. Der Grund dafiir
lag darin, dass man angesichts der Ausei-
nandersetzungen mit den Reformatoren
ein erneutes Aufflammen des seit den spét-
mittelalterlichen Konzilien stindig schwe-
lenden Konflikts zwischen Konziliarismus
und Papalismus vermeiden wollte.> Wenn

3 Vgl. Peter Walter, Die Jubilden des Konzils von Trient 1845—-2013, Miinster 2016, 3—24.

Deutlich wird dieser Jubildumsbegriff vor allem bei den klésterlichen Professjubilden. Als zeitli-
cher Bezugspunkt dient im Regelfall nicht die Ablegung der ewigen/feierlichen Profess, also die
volle Eingliederung in eine Kommunitat, sondern das zeitliche/einfache Professversprechen, die
Erstprofess. Es geht daher bei Jubelfeierlichkeiten nicht um den Riickblick auf ein bestimmtes
Ereignis, sondern um die Feier der fiir einen lingeren Zeitraum bestehenden Lebensform, zu
der auch die Jahre der zeitlichen Profess zu zdhlen sind. Gleiches gilt selbstverstandlich auch fiir
alle anderen Jubilden, wie Ehe- und Priesterjubilden, und auch fiir Jubilden von Institutionen.
Die Feier eines Jubildums einer nicht mehr existierenden Institution oder eines abgeschlossenen
historischen Ereignisses, scheint daher wenig Sinn zu machen. Hier wiirde sich eher der Begriff
Gedenken anbieten.

Vgl. Dorothea Wendebourg, Die Ekklesiologie des Konzils von Trient, in: Wolfgang Reinhard /
Heinz Schilling, Die katholische Konfessionalisierung. Wissenschaftliches Symposion der Ge-



126 Bayer / Tridentinum und frithneuzeitlicher Katholizismus

daher das Konzil alle ekklesiologischen
Untiefen zu umschiffen suchte und kei-
ne Lehraussagen iiber die Kirche machte,
bedeutet dies aber nicht, dass es keine tri-
dentinische Ekklesiologie gab. Sie lasst sich
zwar nicht direkt aus den Dokumenten,
sehr wohl aber indirekt aus dem Konzilser-
eignis selbst und aus den Debatten heraus-
filtern.®

Dabei ist erstaunlich, dass das Papst-
tum zwar aus dem Tridentinum gestarkt
hervorging und auch in den Bistiimern
die bischofliche Zentralgewalt eine Star-
kung erfuhr, dass wir aber weit von ei-
nem Durchbruch des Papalismus, wie er
sich bis zum I. Vaticanum vollzog, ent-
fernt sind. Die Konzilsviter zeigten im Ge-
genteil ein hohes Selbstbewusstsein, setz-
ten sich tiber das pépstliche Verbot, neben
den Lehrdekreten auch zugleich Reform-
dekrete zu verabschieden, hinweg und bra-
chen im Zusammenhang mit dem Resi-
denzproblem schliefllich doch noch einen
schwerwiegenden ekklesiologischen Streit
vom Zaun: Nédmlich die Frage, ob allein
die Pipste von Christus eingesetzt sind,
der die Hirtengewalt den Bischofen tiber-
tragt, oder ob auch die Bischofe direkt von
Christus als Hirten bestellt werden. Eine
letzte Entscheidung in diesem Konflikt, an

dem das Konzil in der dritten Sitzungspe-
riode beinahe gescheitert wire, blieb aber
aus.

Es zeigen sich also in der katholischen
Kirche nach dem Tridentinum durchaus
noch Moglichkeiten einer Pluralitdt zulas-
senden Ekklesiologie. Auch der Umstand,
dass sich das posttridentinische Papsttum
durch die Schaffung einer eigenen Kongre-
gation die Interpretationshoheit tiber das
Konzil sicherte und die Durchfithrung der
Reformen in die Hand nahm,” wirkte sich
jedenfalls in den ersten Jahrzehnten nach
dem Tridentinum auf die Position der Bi-
schofe noch kaum nachteilig aus. Denn der
Wirkradius der Konzilskongregation blieb
vorerst relativ klein und beschrénkte sich
hauptsachlich auf Italien.! Moglicherweise
litt aber das episkopale Selbstbewusstsein
der Bischofe langfristig nicht nur an der
fortschreitenden pépstlichen Zentralisie-
rung, sondern auch darunter, dass Bischo-
fe sich mitunter in innerdiézesanen Streit-
fragen an die Kurie wandten, um sich von
ihr den Riicken stirken zu lassen.” Denn
damit gaben sie - wohl unbewusst - zu-
mindest stiickweise die Entscheidungsge-
walt aus jhrer Hand und wurden mehr und
mehr zu Vollzugsorganen der rémischen
Kongregationen.

sellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum und des Vereins fiir Reformationsgeschich-

te, Miinster 1995, 70—87, hier: 70 f.
® Vgl ebd., 71-86.

Zur Konzilskongregation vgl. Giinther Wassilowsky, Posttridentinische Reform und pépstliche

Zentralisierung. Zur Rolle der Konzilskongregation, in: Andreas Merkt | Giinther Wassilowsky /
Gregor Wurst (Hg.), Reform in der Kirche. Historische Perspektiven, Freiburg i. Br.-Basel-Wien

2014, 138-157.

Vgl. Christian Wiesner, ,Weide seine Limmer®. Zur Umsetzung und Verortung der Residenz-

pflicht zwischen Mikropolitik und Seelenheil an der posttridentinischen Kurie, in: Peter Walter/
Giinther Wassilowsky (Hg.), Das Konzil von Trient und die katholische Konfessionskultur (s.

Anm. 1), 221-254, hier: 237f.

Beispielsweise wandte sich Bischof Leopold von Passau (1625-1662) im Streit mit den obder-

ennsischen Prélaten um Jurisdiktionsrechte und Exemtionsprivilegien an die Konzilskongrega-
tion, die dem Bischof recht gab. Vgl. dazu Petrus A. Bayer, Konfessionalisierung im klosterli-
chen Umfeld. Die Entwicklung frithneuzeitlicher Religiositat in den Pfarren des Stiftes Schlagl

(1589-1665), Miinster 2016, 73—80.



Bayer / Tridentinum und frithneuzeitlicher Katholizismus 127

2 Fehlende Bischofe, fehlende
Ausbildung, fehlende Kontrolle

Der Kirchenreform hatte sich vor allem die
dritte und letzte Sitzungsperiode des Trien-
ter Konzils verschrieben. Nachdem in den
vorangegangenen Sessionen viele Reform-
vorschldge gescheitert und — wenn iiber-
haupt — dann nur sehr halbherzige Reform-
beschliisse gefasst worden waren, kam es
1563 zur Wende."® Nach heftigen Debat-
ten, die beinahe zum Abbruch des Konzils
geftihrt hatten, einigte man sich schlieSlich
auf eine deutliche Verschirfung des bereits
frither beschlossenen Dekrets zur Residenz-
pflicht des Klerus, vor allem der Bischo-
fe. Dieses Dokument ist als Kernpunkt der
tridentinischen Reform zu betrachten. Ihm
folgten weitere weitreichende Bestimmun-
gen zur Klerusreform, zur Reform der Or-
densinstitute, zum Umgang mit Pfriinden
und Benefizien und zum Patronatsrecht.

Nur wenige kirchenrechtliche Vor-
schriften wurden so hiufig umgangen oder
gar missachtet, wie die Verpflichtung zur
Residenz der Bischofe und der Inhaber von
Seelsorgebenefizien.' Obgleich Konzilien,
Synoden und auch das Papsttum nicht
miide wurden, die Residenzpflicht einzu-
fordern und einzumahnen, so war der re-
sidierende Bischof im frithen 16. Jahrhun-
dert dennoch eher die Ausnahme als die
Regel. Es war unter den Konzilsvdtern un-
bestritten, dass die Residenz der Bischofe
und der tibrigen Inhaber von Seelsorgestel-
len unumginglich war, um eine Kirchen-
reform durchfithren zu kénnen, die ihrem
Namen gerecht werden konnte.

Die grofle Streitfrage war allerdings,
ob die Residenzpflicht Teil des ius divinum

sei, was eine Weiterfithrung der bisheri-
gen recht grofiziigig gehandhabten Dis-
penspraxis verunmoglicht und - wie be-
reits bemerkt - erhebliche Auswirkun-
gen auf das Verhaltnis zwischen papstli-
cher und bischoflicher Gewalt gehabt hit-
te. Kurze Zeit sah es so aus, als wiirde das
Konzil an dieser zentralen Frage schei-
tern, doch fand man schlussendlich einen
Kompromiss. Die Residenzpflicht wurde
von den Konzilsvéitern zwar nicht als gott-
liches Recht definiert, sehr wohl aber die
Hirtensorge als gottliche Weisung erklart,
deren Erfillung zur Voraussetzung habe,
dass die Hirten auch tiber ihre Herde wa-
chen und sie nicht nach Art der Tageloh-
ner verlassen.'

Mit der Fassung dieses Dekrets blieb
es dem Papst zwar weiterhin moéglich, Dis-
pensen zu erteilen, was im Falle einer Er-
klarung zum ius divinum ja ausgeschlossen
gewesen wire; allerdings genoss die Resi-
denzpflicht fortan eine ungleich hohere
Verbindlichkeit, als wenn man sie blof} zu
einem Kirchengesetz erklart hitte. Nur ein
residierender Bischof entsprach nun dem
Bild Christi, des obersten Hirten seiner
Herde. Wollten die nachtridentinischen
Bischofe dieses Ideal verkorpern und sich
als tridentinische Reformbischéfe profilie-
ren, mussten sie auch in ihren Bistiimern
residieren.

Die Praxis zeigt freilich ein ande-
res Bild. Denn die Pépste hatten im Reich
kaum Méoglichkeiten, auf die Einsetzung
von Bischofen Einfluss zu nehmen. Die
Wahl der Bischofe war Sache der Domka-
pitel, und diese waren meist in der Hand
der Firstenhduser und verfolgten daher in
erster Linie dynastische Interessen. Auch

10 Vgl. Hubert Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. 4/2, Freiburg i. Br.—Basel-Wien 1975,

50-79.
11

Zum Folgenden vgl. Christian Wiesner, ,Weide seine Limmer® (s. Anm. 8), 225-230.
Giuseppe Alberigo u.127a. (Hg.), Conciliorum oecumenicorum decreta, Bologna, 1973, 744.



128 Bayer / Tridentinum und frithneuzeitlicher Katholizismus

wenn die Domkapitulare und die von ih-
nen gewihlten Bischofe nicht grundsitz-
lich gegen die Kirchenreform eingestellt
waren, so war diese doch ein sekundires
Anliegen.

Wenn wir beispielsweise die vier Bi-
schofe Passaus im ersten Jahrhundert nach
dem Trienter Konzil betrachten, so ist fest-
zustellen, dass nur ein einziger von ih-
nen die Bezeichnung ,tridentinischer Re-
formbischof “ verdient, ndmlich Urban von
Trenbach (1561-1598). Sein (allerdings ge-
scheiterter) Versuch zur Errichtung eines
Priesterseminars, die Reform der Seelsorge
und der Ausbau der bischoflichen Zentral-
gewalt sind von den Trienter Reformde-
kreten motiviert. Thm folgten jedoch nach-
einander drei habsburgische Prinzen, die
das tridentinische Bischofsideal in beinahe
jeder Hinsicht konterkarierten.” Alle drei
Habsburger waren bei ihrem Amtsantritt
minderjahrig. Sie empfingen weder die ho-
heren Weihen, noch residierten sie im Re-
gelfall an ihrem Bischofssitz. Zudem hatten
sie auch noch mehrere andere Bischofs-
stiihle inne, die ihnen hohe Pfriinden ein-
brachten. Ahnlich verfuhren die mit den
Habsburgern konkurrierenden Wittels-
bacher, die ebenfalls versuchten, sich Bi-
schofssitze fiir ihre nachgeborenen Séhne
zu sichern, wie etwa die Bistlimer Freising,
Hildesheim, Liittich und Koln, die bis zur
Mitte des 18. Jahrhunderts iiberwiegend in
wittelsbachischer Hand waren.*

13

Bis auf wenige Ausnahmen kiimmer-
ten sich die Fiirstbischofe personlich we-
nig um das tridentinische Bischofsideal
und tiberlieflen die Reform der Seelsorge
bestenfalls den Weihbischéfen und Gene-
ralvikaren.

Auch in einem anderen entscheiden-
den Punkt stief3 das Tridentinum an seine
Grenzen: Namlich diézesane Ausbildungs-
stitten zu errichten, welche die Heranzie-
hung eines tridentinisch geschulten Klerus
sicherstellen sollten. Dies gelang nur au-
Berst schleppend. In Wien dauerte es bei-
spielsweise beinahe 200 Jahre, bis es zur
Griindung eines Priesterseminars kam, in
einigen anderen Bistiimern des Reichs so-
gar noch linger.”” Das Bistum Passau kam
zwar bereits 1638 zu einem Priestersemi-
nar, allerdings musste es vorerst aus der Ta-
sche des Fiirstbischofs finanziert werden,
da sich sowohl das Domkapitel als auch die
Kloster, die ohnehin eigene Ausbildungs-
stitten zu erhalten hatten, gegen Seminar-
beitrage stemmten. Erst 1694 konnte die
Finanzierung des Seminars gekldrt wer-
den.'®

Schliefilich stiefSen die Bischofe auch
bei den Pfarrvisitationen, wie sie vom Tri-
dentinum vorgesehen waren, auf Wider-
stande. Der Streit um das Visitationsrecht
in den Pfarren, die im 17. Jahrhundert be-
reits vielfach von Ordenspriestern betreut
wurden, veranlasste die oberdsterreichi-
schen Prilaten noch 1660 zu heftigem Pro-

Zu Urban von Trenbach und seinen Nachfolgern vgl. Josef Oswald, Die tridentinische Reform

in Altbaiern (Salzburg, Freising, Regensburg, Passau), in: Georg Schreiber (Hg.), Das Weltkon-
zil von Trient. Sein Werden und Wirken, Bd. 2, Freiburg i. Br.-Basel-Wien, 1951, 1-37, hier:

29-35.
14

Vgl. Walter Ziegler, Bayern, in: Anton Schindling/ Walter Ziegler (Hg.), Die Territorien des

Reichs im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-
1650, Bd. 1 (Der Stidosten), Miinster 1989, 5670, hier: 65f.

15

Zu den Seminargriindungen in Europa und deren Scheitern vgl. zusammenfassend Peter

Hersche, Muf3e und Verschwendung. Europdische Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter,

Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2006, 177-185.

16 Vgl. Josef Oswald, Die tridentinische Reform in Altbaiern (s. Anm. 13), 34f.



Bayer / Tridentinum und frithneuzeitlicher Katholizismus 129

test, wobei sie sogar die Verbindlichkeit
der Trienter Reformdekrete fiir das Land
ob der Enns aufgrund der fehlenden Pro-
mulgation bestritten."” Freilich ging es ih-
nen dabei nicht darum, das Trienter Re-
formprojekt zu hintertreiben, sehr wohl
aber ihre Exemtionsprivilegien zu verteidi-
gen, die sie durch die Stirkung der bischof-
lichen Jurisdiktionsgewalt gefihrdet sahen.

3 Plurale Frémmigkeit vor Ort

Das Tridentinum selbst ldsst sich nicht
als eine reine Erfolgsgeschichte schreiben.
Viele der Reformen blieben stecken und
kamen - wenn iiberhaupt - erst mit gro-
er Verspatung. Fiir einige vom Konzil an-
gestoflene Reformvorhaben, wie beispiels-
weise die Errichtung neuer Pfarren, um
der demographischen Entwicklung Rech-
nung zu tragen, brauchte es paradoxerwei-
se den staatlichen Arm. Dass die Refor-
men {iber weite Strecken hinter dem Kon-
zil zuriickblieben, hatte eine unfreiwillige
Pluralitit im posttridentinischen Katholi-
zismus zur Folge. Die praktisch nicht vor-
handene di6zesan organisierte Klerusaus-
bildung wurde vielfach von den Ordens-
leuten ibernommen, vor allem von den Je-
suiten.'® Aber auch die Alten Orden griin-
deten Kollegien und Lehranstalten' und
pragten so weit tiber ihre Ordensfamili-
en hinaus den posttridentinischen Klerus.
Dass sich die Bischofe vielfach weiterhin
vor allem als Fiirsten und weniger als Hir-

17

ten und Seelsorger betrachteten, schwich-
te zwar deren Stellung in ihren Didzesen,
ermoglichte aber den Orden sich stiarker in
die Reform einzubringen, mit allen Kon-
flikten, die sich daraus ergeben mussten.
In der posttridentinischen Liturgie
hingegen ist — zumindest auf den ersten
Blick - Pluralitit kaum erkennbar. Unmit-
telbar nach dem Konzil machte man sich
an die Herausgabe der liturgischen Biicher.
Zunichst erschien das Breviarium Roman-
um (1568), gefolgt vom Missale Roman-
um (1570), denen weitere Biicher folg-
ten, wie beispielsweise das Rituale Roman-
um (1614). Die erneuerten Biicher fan-
den rasch weite Verbreitung und wurden
von vielen Bistiimern oftmals aus pragma-
tischen Griinden tibernommen. Denn die
romische Liturgie war nach Trient keines-
wegs allgemein verbindlich, vor allem die
Verwendung des Rituale Romanum war
lediglich empfohlen. Auch bei der Reform
des Breviergebets und der Messliturgie
nahm man durchaus Riicksicht auf dltere
Eigentraditionen der Orden und Kirchen-
provinzen, deren Weiterbestand die Paps-
te ausdriicklich billigten. Weder das Konzil
noch das frithneuzeitliche Papsttum hatten
eine vollige Vereinheitlichung der katholi-
schen Liturgie im Sinn. Allerdings gaben
nicht wenige Di6zesen ihre Eigenliturgie
zugunsten der romischen Liturgie freiwil-
lig auf. Es war einfacher und weniger kost-
spielig, die von Rom zur Verfiigung gestell-
ten Biicher zu tibernehmen, als die eigenen
liturgischen Traditionen einer Reform zu

Vgl. Petrus Bayer, Konfessionalisierung im klésterlichen Umfeld (s. Anm. 9), 73-80.

'8 Vgl. Harald Dickerhof, Die katholische Gelehrtenschule des konfessionellen Zeitalters im Hei-
ligen Rémischen Reich, in: Wolfgang Reinhard | Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfes-
sionalisierung (s. Anm. 5), 348-370, hier: 356-364.

19

Fiir den Pramonstratenserorden vgl. Ulrich G. Leinsle, Studium im Kloster. Das philosophisch-

theologische Hausstudium des Stiftes Schlagl 16331783, Averbode 2000, 14-20; ders., Die Pra-

monstratenser, Stuttgart 2020, 127 f.



130 Bayer / Tridentinum und frithneuzeitlicher Katholizismus

unterziehen.?” Den Ordensliturgien hinge-
gen kam wohl die enge Vernetzung der Or-
denshiuser zugute, wodurch die Beibehal-
tung der Eigentraditionen geférdert wur-
de.

Wenn wir Pluralititen in der posttri-
dentinischen Liturgie suchen und uns da-
bei nicht auf die Hochliturgien beschrian-
ken, sondern die gesamten Erscheinungs-
formen frithneuzeitlicher Frommigkeit in
den Blick nehmen, finden wir eine aus-
gesprochene Buntheit katholischen Le-
bens vor, welche die ganze Breite der Ge-

Weiterfithrende Literatur:

Peter Walter | Giinther Wassilowsky (Hgg.),
Das Konzil von Trient und die katholische
Konfessionskultur (1563 - 2013), Munster
2016. Die Beitrige in diesem Sammelband,
der in der Folge eines 2013 in Freiburg i. Br.
stattgefundenen Symposiums entstand,
zeigen die Vielschichtigkeit des Konzils-
ereignisses, der Konzilsrezeption und was
das 19. Jahrhundert aus dem Reformkon-
zil gemacht hat.

Peter Walter, Die Jubilaen des Konzils von
Trient 1845 - 2013, Miinster 2016. Der
Band bietet einen genauen Uberblick tiber
die fassbaren Konzilsjubilden seit 1845 und
setzt das Tridentinum in den Kontext der
Kirchengeschichte vom Ultramontanis-
mus bis zur 6kumenischen Bewegung.

20

sellschaft umfasste: vom Fiirsten bis zum
Dienstboten und vom Dombkapitular bis
zum Landpfarrer. Das Konzil hat zu diesen
Frommigkeitsformen kaum Reglementie-
rungen getroffen, allerdings miihte man
sich, grobe Missbrauche und aberglaubi-
sche Praktiken, wie sie von den Reforma-
toren aufgezeigt wurden, abzustellen. Es
war freilich nicht allein das Konzil, dem
das Aufblithen von Eucharistie- und Ma-
rienverehrung, Wallfahrten und Bruder-
schaften zu verdanken war, sondern einer
im frithneuzeitlichen Katholizismus wach-
senden Mentalitét, die simtliche Schichten
der Bevolkerung ergriff.*! Gerade im Be-
reich der sogenannten Volksfrommigkeit
zeigt sich die Pluralitét posttridentinischer
Reformbewegungen.

Die Ansicht, dass die Reform der Kir-
che weder Werk des Konzils noch des
Papsttums gewesen, sondern von Reform-
zellen vor Ort ausgegangen sei, wie sie
etwa der Neuzeithistoriker Wolfgang Rein-
hard vertreten hat, scheint aber doch et-
was zu pessimistisch zu sein.” Es ist nim-
lich nicht zu leugnen, dass das Konzil sehr
wohl fiir die Kirchenreform unverzichtbar
war, kanalisierte es doch die Leitidee, ndm-
lich das biblische Hirtenideal. Auch der
Umstand, dass sich das posttridentinische
Papsttum die Konzilsideen aneignete®,
war entscheidend fiir die Reform. Ohne
Konzil und Papsttum wiren die Reform-
schritte mit Sicherheit im Sand verlaufen.

Zur Rezeption der rémischen Liturgie nach dem Tridentinum vgl. Winfried Haunerland, Das

Konzil von Trient und die nachtridentinische Liturgiereform, in: Jiirgen Bdrsch/ Benedikt Kra-
nemann (Hg.), Geschichte der Liturgie des Westens. Rituelle Entwicklungen, theologische Kon-
zepte und kulturelle Kontexte, Bd. 1, Miinster 2018, 481-513, hier: 498-501.

21

Vgl. Klaus Ganzer, Das Konzil von Trient und die Volksfrommigkeit, in: Hansgeorg Molitor/

Heribert Smolinsky (Hg.), Volksfrommigkeit in der Frithen Neuzeit, Miinster 1994, 17-26.

22

Vgl. Wolfgang Reinhard, Das Konzil von Trient und die Modernisierung der Kirche, in: Paolo

Prodi/ Wolfgang Reinhard (Hg.), Das Konzil von Trient und die Moderne. Einfiihrung, Berlin

2001, 23-42, hier: 40.
23

145f.

Vgl. Giinther Wassilowsky, Posttridentinische Reform und pépstliche Zentralisierung (s. Anm. 7),



Bayer / Tridentinum und frithneuzeitlicher Katholizismus 131

Umgekehrt brauchte es aber auch die re-
gionalen Reforminitiativen, reformwillige
Bischofe, Prélaten und Seelsorger, um die
Reformdekrete nicht in den Papierkorb der
Kirchengeschichte wandern zu lassen.

Die posttridentinische Kirche ist also
in einer sehr differenzierten Weise zu be-
trachten. Von einer katholischen Kirche,
die unbeirrt und geschlossen die Trienter
Beschliisse als einen abzuarbeitenden Re-
formkatalog umsetzte, kann keine Rede
sein. Allein schon die Anerkennung der
Trienter Reformdekrete als verbindliche
Normen war ein langwieriger Prozess, der
sich in den katholischen Territorien des
Reichs iiber viele Jahrzehnte dahinzog. Ei-
nig war man sich im Wesentlichen nur in
einer Frage — namlich, dass die katholi-
sche Kirche grundlegend reformbediirftig

sei. Wenn man Bestrebungen zur Unifor-
mitit im posttridentinischen Katholizis-
mus sucht, darf man weder die staatskirch-
lichen Reglementierungen des ausgehen-
den 18. Jahrhunderts aufler Acht lassen,
die vielerorts einen Kahlschlag barocker
Pluralitat mit sich brachten, noch die ul-
tramontanistischen Versuche des 19. Jahr-
hunderts, die katholische Kirche zu einem
»Haus voll Glorie“ zu erkldren, das be-
krianzt und wehrhaft die wiitenden Stiirme
der modernen Welt abzuwehren habe.*

Der Autor: Petrus A. Bayer, Dr. theol., geb.
1974, ist seit 1993 Primonstratenser des
Stiftes Schligl und dort derzeit Priot, Archi-
var und Bibliothekar und betreut als Pfarr-
provisor die Pfarre Klaffer am Hochficht,
00; GND 1015329292.

24 Der friihere Text des Liedes ,,Ein Haus voll Glorie schauet® ist z.B. zu finden in: Vater unser.
Gebet- und Gesangbuch der Didzese Linz, Linz 1939, 531f.



